
Entrevista a Juan Carlos Tedesco (2012)

Categoría: Entrevistas

Visto: 1217

Amar, H. M. (2012). Entrevista a Juan Carlos Tedesco. Portal Juan

Carlos Tedesco, Universidad Pedagógica Nacional, Buenos Aires,

Argentina.

Entrevista realizada el 16 de abril de 2012 para la tesis “Los usos y

apropiaciones intelectuales de la obra de Pierre Bourdieu en el campo

educativo argentino (1971-1989)” (Maestría en Ciencias Sociales con

Orientación en Educación, FLACSO ARGENTINA).

H.A: ¿Dónde naciste y viviste tu infancia y adolescencia?

J.C.T: Nací en Devoto: Beiró y Lope de Vega. Pero después, de chico, a

los 10 u 11 años, nos mudamos a Lomas del Mirador, y ahí viví toda mi

infancia y juventud hasta que me casé. Estudié en el Normal de San

Justo, La Matanza. Mi padre era almacenero. Mi madre era ama de casa.

Mi padre era el “bolichero” de Lomas del Mirador.

H.A: ¿Cómo llegaste a la carrera de Ciencias de la Educación?

J.C.T: Mi viejo me envió al Normal de San Justo por una cuestión

pragmática: era lo que quedaba cerca. El Normal recién se había

abierto, entonces tenía un aire fundacional: buen clima, colegio

mixto, cosa importante para esa época. Influyó mucho en mi vida

profesional Juan Ricardo Nervi, profesor de Pedagogía y Didáctica. Era

un profesor de secundario que te marcaba, un ser humano increíble:

pedagogo, cantaba tangos, hacía chistes, recitaba poemas. Me abrió su

casa, su biblioteca, me entusiasmó con la educación. Seguí, terminé

como maestro y comencé la carrera de Ciencias de la Educación. Como

todo en la vida, fue una decisión que tomé sin mucha reflexión.

La presencia de Nervi fue muy decisiva: él me transmitió una visión de

la educación muy atractiva. Me metió en ese mundo. Escribí con él

algunos artículos en el diario Educación Popular. Y me di cuenta que

tenía ciertas cualidades para el trabajo intelectual. Esto me permitió

canalizar, además, muchas de mis inquietudes políticas.

Empecé a trabajar como maestro, y luego como maestro nocturno en la

escuela de la Isla Maciel, donde mis compañeros de la UBA hacían

extensión. Tuve una crisis en el 66: como materia optativa teníamos

Lógica con Klimovsky, otro profesor excepcional, y después cursé

Filosofía de la Ciencia. Me entusiasmé tanto con esas materias, con

esa perspectiva sobre la ciencia, que casi dejo la carrera para

comenzar otra.

Me recibí y después llegaron los 70. En el 73, la Revista de Ciencias

de la Educación seguía saliendo y las nuevas universidades empezaron a

contratar a jóvenes profesores. Esto me permitió trabajar primero en

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Entrevista a Juan Carlos Tedesco (2012)

Categoría: Entrevistas

Visto: 1217

la Universidad Nacional de Comahue, y luego un año en la Universidad

Nacional de La Pampa. Cuando las cosas se complicaron, cuando me

estaba por ir del país apareció el Proyecto de Germán Rama y me quedé

en el país (nota: el Proyecto DEALC UNESCO-CEPAL-PNUD).

Ese proyecto era una especie de oasis, de “paraguas”: teníamos la

cobertura institucional de las Naciones Unidas. Ahí fue cuando escribí

“Educación y clase obrera”, un libro que se publicó en México bajo el

seudónimo de Carlos Biasutto (nota: Biasutto era, por entonces, un

reconocido arquero del fútbol argentino. Entre otros clubes, defendió

la valla de Atlanta, Rosario Central, Boca y Unión de Santa Fe).

H.A.: Respecto a la Revista de Ciencias de la Educación, en

Universidad e intelectuales Suasnábar afirma que la revista tuvo una

primera etapa (del número 1 al 6) signada por los “ecos del debate

desarrollista”, y una segunda caracterizada por una estrategia

promotora de las ideas de la izquierda marxista.

J.C.T: Visto desde afuera, se puede hacer ese análisis. Desde adentro,

no era tan así. La evolución de la revista era la evolución de

nosotros, y de lo que pasaba con la producción en el campo de la

educación. No es que nosotros nos convertimos en voceros de la

izquierda, sino que la comunidad educativa empezó a adoptar esas

posiciones. La revista mantuvo cierto pluralismo. No fue una revista

sectaria. Eso tratamos de mantenerlo.

H.A: ¿Cómo y por qué se produjo la radicalización de los debates

político-educativos en la revista?

J.C.T: Todo se empezó a radicalizar, no sólo la revista: la situación,

el país. Era una época donde se vivía muy al día, no se sabía qué iba

a pasar. Todos vivíamos en un contexto de ebullición. La RCE acompañó

ese proceso, manteniendo siempre cierta ecuanimidad. Nunca se casó con

un grupo específico, a pesar de que había gente que pertenecía a

determinados grupos: el marxismo, el peronismo revolucionario. Siempre

buscamos que la RCE fuera un órgano plural y con llegada a América

Latina. Y, en cierta medida, lo logramos.

Finalmente, la revista la dejamos de publicar en 1975, cuando una

persona sospechosa se acercó a la escuela donde teníamos el depósito

para averiguar algunas cosas. Después de esa situación, la directora

nos pidió que retiráramos los archivos y ejemplares de ahí y los

lleváramos a otro lugar. Así se terminó nuestra aventura.

H.A: A partir de la radicalización de los debates político-educativos,

la revista optó predominantemente por el estructuralismo althusseriano

para comprender los procesos sociales, y por el reproductivismo

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Entrevista a Juan Carlos Tedesco (2012)

Categoría: Entrevistas

Visto: 1217

educativo para analizar el campo educativo. ¿Coincide usted con esta

apreciación?

J.C. T: Sí, pero cuando dicen “la revista”, en realidad eran algunas

personas que escribían ahí y tenían esa orientación. Hay que decir

que, en ese entonces, la producción más seria era de corte marxista.

Lo que venía adherido al peronismo era una cosa más populista, más

vinculada a la acción que a la reflexión. Había algo de reflexión en

Freire. Yo decía que su enfoque tenía la ventaja de desmontar los

mecanismos ideológicos que estaban detrás de las propuestas

didácticas, pero que no tenía ninguna respuesta eficaz a las

necesidades de aprendizaje de los sectores populares que iban a la

escuela y querían aprender.

La producción del campo marxista era mucho más consistente, seria y

articulada que lo que venía de otras corrientes como la derecha (con

quien no teníamos nada que ver), y con ese tipo de pensamiento de la

educación popular que tenía poca reflexión y mucha acción. Por eso

terminamos inclinándonos por esas ideas (nota: por las ideas de

algunos autores de la nueva izquierda crítica francesa).

H.A: En el número 5 (julio de 1971), la revista publicó un artículo de

Jean Claude Filloux titulado El proceso de enseñar-aprender y la

investigación en Ciencias de la Educación, en el que aparece una breve

referencia a una edición de La reproducción de Bourdieu y Passeron

editada por Seuil en 1970. Podríamos decir, entonces, que una de las

primeras apropiaciones intelectuales en el campo educativo argentino

de la obra de Bourdieu tuvo lugar en la primera etapa de tu revista.

Por otro lado, en el número 7 (abril de 1972), se publicó un artículo

tuyo titulado El debate de la Reforma Educativa: un caso de debate

tecnocrático, en el que La reproducción de Bourdieu y Passeron fue

utilizada para criticar el carácter tecnocrático de la propuesta

educativa impulsada por la “Revolución Argentina”. ¿Podrías describir

brevemente las intenciones e ideas centrales del texto? ¿Contra qué

grupos pedagógicos discutías?

J.C.T: Básicamente, yo discutía con la derecha de la “Reforma” y con

sus defensores en la universidad. Este era un debate que tenía la

exigencia de recoger la historia, para ponerla en el contexto de esos

momentos de la Argentina.

La Reforma del 68 era una especie de conservadorismo nacionalista

contra el cual había que discutir. En ese momento, el aporte de

Bourdieu, de la escuela como aparato reproductor, me permitía ver cómo

una reforma de ese tipo, más allá de los argumentos pedagógicos y

psicológicos, tenía un carácter ideológico. Ese tipo de textos me

ayudaban a entender lo que había detrás de esa Reforma.

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Entrevista a Juan Carlos Tedesco (2012)

Categoría: Entrevistas

Visto: 1217

Distinto era si uno miraba la realidad latinoamericana. En América

Latina, salvo el caso de Argentina y Uruguay, en la década del 60 la

expansión de la escuela primaria recién comenzaba. Nuestra mirada

hacia América Latina era por entonces muy limitada. Empecé a entender

lo que pasaba en la región cuando comencé a trabajar en el proyecto de

la CEPAL. Ahí empecé a entender a América Latina: ahí empecé a

comprender que la región era más compleja de lo que creía, y que había

otras realidades más allá del Río de la Plata.

H.A: En el número 8 (agosto de 1972), tu revista publicó otros dos

artículos en los que se efectuaban referencias a la obra de Bourdieu:

1) Los problemas y los falsos problemas de la democratización del

sistema escolar, de Jean Claude Passeron; 2) La lectura ideológica de

textos escolares, de Rafael Roncagliolo. ¿Cómo y de qué manera

ustedes establecieron relaciones con esos intelectuales, y qué

preocupaciones teóricas y motivaciones ideológicas los unía? 

J.C.T: Bueno, todo era muy precario. Leíamos el artículo en alguna

revista francesa, y ahí empezábamos el contacto con la publicación o

el autor. En general, todos ellos eran muy generosos: la idea de ser

traducidos al castellano y para la Argentina, les parecía interesante.

Por supuesto, no pagábamos un centavo por eso. Caso Filloux, caso

Passeron. Ya te digo, eran situaciones muy artesanales. Leíamos, nos

parecía muy interesante un artículo en francés, o bien alguien lo

traía a la revista. Muchas veces, los publicábamos sin permiso. Todo

era muy artesanal.  

Lo mismo pasaba con la distribución y la venta de ejemplares. Estaban

los suscriptores, había que armar los sobrecitos, las etiquetas, no

teníamos empleados. Y después los llevábamos a las librerías y los

kioscos: a la calle Corrientes, a un kiosco que estaba frente al cine

Lorraine, a la Librería Hernández.

En la Librería Hernández, yo hablaba con el viejo Hernández, le

llevaba las revistas, él las vendía y luego nos pagaba. Los

kiosqueros, dos o tres kiosqueros de Corrientes, las librerías de la

Facultad, después en las provincias: así se hacía la distribución…

H.A: ¿La reproducción fue el primer libro de Bourdieu que leíste? ¿Lo

leíste en lengua francesa o traducido al  castellano?

J.C.T: La primera lectura fue en francés. Después, cuando salió en

castellano, lo volví a leer porque era mejor la versión del traductor

que la mía (sonríe).

La Reproducción tenía una escritura, una estructura lógica-deductiva

muy interesante, y eso a mí me seducía mucho. A otros no, les parecía

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Entrevista a Juan Carlos Tedesco (2012)

Categoría: Entrevistas

Visto: 1217

una cosa absurda, algo muy sofisticado.

Esa estructura de razonamiento era muy seductora para mi. Después ya

no, la verdad es que yo no seguí por ahí. A medida que me metí con los

problemas latinoamericanos fui mirando con un poco más de escepticismo

la producción que venía de los países centrales. Lo mismo me pasó con

otros autores: por ejemplo, con Gintis, con todo ese pensamiento que

era muy mecanicista.

Como te decía, empecé a trabajar con toda la problemática de América

Latina en el proyecto de la CEPAL. Tenía discusiones muy lindas y

fuertes con Germán Rama, que era uruguayo. Con él teníamos diálogos de

gran valor. Toda la producción de ese proyecto se ubicaba en un

momento de transición: por un lado, el agotamiento del discurso

tradicional planificador de la CEPAL; por otro lado, la entrada, con

muchos debates y dificultades, de los enfoques asociados a los

“estilos de desarrollo”, que comenzaban a reconocer la enorme

heterogeneidad de los casos nacionales en el proceso de desarrollo

económico y social. Toda esa complejidad, gran parte del pensamiento

europeo no te permitía comprenderla: se necesitaba de otras

categorías, de otros conceptos.

Touraine, en ese sentido, quizá visto desde ahora, fue el que más me

aportó para entender la realidad latinoamericana. Él empezó a plantear

que en América Latina no hay sociedades al estilo europeo: es decir,

no hay una estructura de clases sociales con una fuerte correlación

entre el proceso de producción, la cultura y la acción política. Esos

3 factores, en América Latina, están totalmente disociados: son como

placas tectónicas. En gran medida, porque la producción deja afuera a

mucha gente: el lugar en la producción no genera conciencia de clase

en la región. Las sociedades dependientes tienen esas características.

Esta idea me permitió pensar, embrionariamente, lo que empezamos a

encontrar en los estudios sobre las realidades latinoamericanas, que

eran múltiples y presentaban contradicciones entre los planos

económicos, políticos, sociales y educativos.

El proyecto con Rama avanzó un poco, hasta donde pudo. Tenía, además,

las limitaciones de ser un proyecto de los organismos internacionales.

Hicimos lo máximo que pudimos.

H.A: En 1981 hiciste un trabajo con Rodrigo Parra Sandoval titulado

Marginalidad urbana y educación formal, y presentaste Elementos para

el diagnóstico del sistema educativo tradicional en América Latina. En

esos trabajos, y siguiendo a Bourdieu y Passeron, recuperaste la

preocupación por la distancia entre la cultura dominante reproducida

por la escuela, y la cultura de los niños y jóvenes estudiantes

provenientes de los sectores populares, con el fin de explicar la

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Entrevista a Juan Carlos Tedesco (2012)

Categoría: Entrevistas

Visto: 1217

escasa productividad del modelo pedagógico del sistema educativo

tradicional. ¿Podrías desplegar esta idea y los motivos de tu

preocupación en esos dos trabajos?

J.C.T: Cuando uno analizaba la realidad latinoamericana, esta

disociación era un elemento fundamental, tanto para explicar el éxito

como el fracaso de la escuela. Porque si la distancia era muy alta, si

la escuela ponía estándares y patrones muy altos, los chicos de los

sectores populares fracasaban. Ahora bien: por otro lado, y esto lo

discutía mucho con los marxistas revolucionarios, la escuela tenía que

enseñar a leer y escribir; tenía que enseñar matemática y ciencias.

Eso no era pura ideología. Esto costaba mucho hacerlo entender, porque

en todo ese esquema freireano de la dialéctica del amo y el esclavo;

en todo ese esquema simplificado del marxismo mecanicista se afirmaba

que todo lo que se transmitía era ideología, y que todo estaba al

servicio de la dominación. ¡Momento! Aprender a leer y escribir fue

una gran conquista de la clase obrera y los sectores populares. No era

solo pura ideología.

En ese período, entonces, lo que empezó a suceder fue que la propia

cultura escolar comenzó a vaciarse de contenido, y los docentes

comenzaron a dejar de ser aquellos actores centrales cuya misión era

incorporar a los sectores populares a la cultura. Las demandas

educativas comenzaron así a reducirse a las demandas de cobertura

educativa: la cobertura aumentaba, sí, pero también el fracaso

educativo (ese es el gran dato de América Latina, en esa época y

ahora). Ahora tenemos que todos van a la escuela, una cantidad

importante de años, pero no aprenden todo lo que debieran aprender. Se

da así un proceso en el que el acceso a la educación no logra

garantizar el acceso al conocimiento.

Lo que también ayudó mucho, más Passeron que Bourdieu, fue la idea de

“inflación escolar”. En realidad, ese concepto explicaba que, en

nuestras sociedades, te van corriendo “hacia adelante” el lugar donde

se establece la diferenciación social. En América Latina, este es un

fenómeno muy visible. Cuando se expandió la educación primaria, la

primaria dejó de enseñar. Cuando se expandió la secundaria… Después la

universidad, y ahora el posgrado. Señalo este fenómeno porque al mismo

tiempo que se produce esto, permanece intacta la idea de que la

educación tiene que ser la vía para el acceso a los puestos de

trabajo.

Hoy más que nunca el papel del sistema educativo es mucho más

complejo, más amplio, más político y cultural que simplemente de

adecuación al mercado. Ese debate, en el marco del proyecto de la

CEPAL, lo habíamos empezado a dar.

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Entrevista a Juan Carlos Tedesco (2012)

Categoría: Entrevistas

Visto: 1217

H.A: Vasconi también habló de la “inflación escolar” en un artículo

publicado en tu revista en el año 1973. ¿Cómo era tu relación con él?

J.C.T: Era una relación cordial. Sus primeros trabajos eran muy

funcionalistas. Luego viajó a Chile, trabajó en la FLACSO y ahí hizo

un giro hacia el marxismo.

Vasconi venía de la sociología. No era un educador: era uno de los

sociólogos más relevantes de aquella época, en un país como Chile, que

era una usina de conocimientos en ese momento. Nosotros no teníamos en

la Argentina un lugar así: entre otras cosas, porque en el 73 el

“montonerismo” no era un movimiento que auspiciara la investigación. 

Conocí a Vasconi en Chile, en uno de esos debates virulentos, y quedó

el vínculo luego de la presentación de mi libro Educación y sociedad

en la Argentina (1880-1900) en ese país. El pensamiento de Vasconi

quizá era la expresión más radicalizada del enfoque de izquierdas

sobre la escuela.

Te sugiero que leas un libro que se publicó la semana pasada,

Educación y justicia social en América Latina, con un prólogo de

Ricardo Lagos. En ese libro hago una especie de balance y recorrido de

toda esa época. Toda la primera parte del libro es histórica. La idea

es que hubo en la región tres grandes momentos en el vínculo educación-

sociedad: 1) el primero fue de orden político, en el que la educación

fue concebida como la variable de construcción del Estado-Nación; 2)

en el segundo período, la educación fue vista como el mecanismo de

formación de los recursos humanos para acelerar el desarrollo; 3) por

último, hubo un tercer período, en los noventa, donde la educación

entendió al ciudadano como un cliente o un consumidor...

Como te decía, el pensamiento de Vasconi o Illich tenían en común el

ataque a la escuela, al maestro. Claro, con esa propuesta era

imposible desarrollar una política educativa. Esto se aprecia muy

claramente cuando regresa la democracia y surge la necesidad de hacer

políticas de Estado. Todo ese pensamiento era estéril para hacer

política educativa. Sin embargo, las ideas de esos autores dejaron una

herencia complicada, una gran desconfianza, desmoralización y

desprofesionalización en todo el sistema educativo. Esa herencia no

fue solo el producto de los gobiernos y enfoques autoritarios, sino

también de ese tipo de pensamiento más radicalizado contra la escuela.

En el fondo, si uno lo mira bien, el pensamiento autoritario y el

revolucionario coinciden en hacer de la educación un lugar de lucha

ideológica. Que lo era, sí, pero con eso terminaron vaciando a la

educación de su tarea de transmisión de conocimientos: unos porque la

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Entrevista a Juan Carlos Tedesco (2012)

Categoría: Entrevistas

Visto: 1217

consideraban como un ámbito de subversión; otros porque la entendían

como un mecanismo de reproducción de las desigualdades sociales. Es

notable como los dos, con categorías distintas, eliminaron la

especificidad de la educación como un fenómeno de enseñanza y

aprendizaje.

Este es un tema interesante para la historia de la educación, y hay

que analizarlo con honestidad intelectual. Para algunos sectores de la

izquierda, aún sigue siendo políticamente incorrecto reconocer eso...

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Phoca PDF

http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

