
Conferencia de clausura del Acto de Conmemoración del 60° Aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de 1949 (2009)

Categoría: Conferencias, seminarios, clases

Visto: 1040

Tedesco, J. C. (2009). Conferencia de clausura del Acto de

Conmemoración del 60 Aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de

1949. Portal Juan Carlos Tedesco, Universidad Pedagógica Nacional,

Buenos Aires, Argentina. 

 

Juan Carlos Tedesco

 

Quisiera, en primer lugar, agradecer al Ing. Arturo Roberto Somoza,

Rector de la Universidad Nacional de Cuyo, por la distinción que

significa para mi esta invitación para cerrar el acto de conmemoración

del 60° aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de 1949 y de la

Conferencia de Clausura pronunciada por el Presidente Juan Domingo

Perón “La Comunidad Organizada”. El punto de partida de la Conferencia

pronunciada por el Gral. Perón tiene una singular actualidad. A fines

de la década del ’40 se vivía, en palabras del Gral. Perón, “la crisis

de valores más profunda” de la sociedad y del hombre. Hoy podríamos

repetir esa frase y no estaríamos equivocados. La crisis actual no es

una mera crisis económica. Es la expresión de cambios muy complejos,

profundos y veloces, que marcan el final de un ciclo de desarrollo del

modelo capitalista y la apertura hacia senderos que por ahora aparecen

rodeados de gran incertidumbre. En contextos de este tipo, las

respuestas requieren, como lo hiciera el Gral. Perón hace sesenta

años, una apelación a la filosofía. Las épocas de grandes cambios

obligan a superar los enfoques puramente técnicos o unidimensionales.

La filosofía y, más específicamente aun, la ética, son las

herramientas indispensables construidas por el ser humano para encarar

los dilemas que plantean estos períodos de la historia. 

Creo que nadie puede negar que estemos atravesando un período

histórico donde los diagnósticos sobre la sociedad, así como las

respuestas a dichos diagnósticos, movilizan no sólo conocimientos

científicos o técnicos, sino los sistemas básicos de valores de los

ciudadanos y de los grupos sociales. Quiero destacar que en este

postulado, la expresión “no sólo” debe ser leída en un sentido fuerte.

No se trata de apelar a los valores en un vacío de conocimientos y de

informaciones, particularmente cuando los grandes debates de la

sociedad contemporánea son debates intensamente vinculados a

cuestiones científicas: la protección del medio ambiente, la

manipulación genética, el comportamiento de la economía son, entre

otros, temas que requieren estar científicamente alfabetizado para

poder participar en forma reflexiva. Pero debemos aceptar que un

enfoque basado sólo en el aporte de la ciencia o de la técnica muestra

sus límites cuando debemos optar entre alternativas que los

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Conferencia de clausura del Acto de Conmemoración del 60° Aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de 1949 (2009)

Categoría: Conferencias, seminarios, clases

Visto: 1040

conocimientos no alcanzan a explicar ni a resolver.

Existen múltiples maneras de evocar el Congreso de Filosofía de 1949 y

la conferencia del Gral. Perón. Quisiera, entre todas ellas, recuperar

dos aspectos centrales de aquel acontecimiento. Por un lado, la

apelación a la filosofía social o a la filosofía política y, por el

otro, la centralidad del debate sobre la cohesión social, la justicia

y la construcción de la idea de comunidad.

La apelación a la filosofía, en momentos de cambios profundos y

debates trascendentales, es el camino que permite superar al menos dos

de las limitaciones más serias del paradigma cognitivo tradicional. En

primer lugar, debemos superar la fragmentación impuesta por la lógica

de las disciplinas. La filosofía social nos permite una mirada que

intenta recuperar la complejidad y la integralidad de los fenómenos

humanos. Ya Edgar Morin nos advirtió hace tiempo que comprender la

complejidad de los fenómenos ayuda para actuar de manera más

responsable y conciente. A la inversa, una mirada que separa, que

fragmenta los problemas, que los trata de manera unidimensional,

impide tener un juicio correcto y promueve comportamientos

irresponsables, porque cada uno tiende a asumir sólo la

responsabilidad de su sector o tarea especializada y no se hace cargo,

solidariamente, de la totalidad.

En segundo lugar, la filosofía social nos permite superar la

inmediatez, los enfoques de corto plazo y el énfasis en los

procedimientos, que caracteriza a las visiones tecnocráticas de los

procesos sociales. La filosofía social coloca la preocupación por el

sentido de nuestras acciones en el centro de las reflexiones tanto

individuales como sociales. Esta preocupación por el largo plazo y el

sentido de las acciones tiene hoy un profundo contenido contra-

cultural. Richard Sennett señaló al respecto, que uno de los rasgos

culturales más importantes del nuevo capitalismo es precisamente esta

ausencia de perspectivas de largo plazo, este déficit de sentido,

propio de un modelo basado en la competencia y en todo “aquí y ahora”.

Desde este punto de vista, podemos sostener que hoy, como hace sesenta

años, el sentido de la acción social se define por la posición que se

asuma frente a la cuestión de la justicia social. Construir una

sociedad justa ha sido, y sigue siendo, el ideal que orienta las

acciones de aquellos que se definen éticamente por valores de

solidaridad, bien común, derechos humanos, paz y libertad. Pero si

bien la justicia social está en el centro de nuestros debates, las

formas para alcanzarlo se han modificado sustancialmente. Mientras en

el capitalismo industrial existía lo que los sociólogos denominan

solidaridad orgánica, esa solidaridad propia de todo organismo, donde

las partes actúan articuladamente, pero lo hacen en forma mecánica, en

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Conferencia de clausura del Acto de Conmemoración del 60° Aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de 1949 (2009)

Categoría: Conferencias, seminarios, clases

Visto: 1040

este nuevo capitalismo, en cambio, tienen lugar fenómenos nuevos por

su magnitud, definidos por el concepto de exclusión social, que

modifican las estrategias de acción necesarias para alcanzar el ideal

de justicia. Para describirlo en pocas palabras, podemos decir que las

transformaciones en el modelo de organización del trabajo producidas

por el uso intensivo de las nuevas tecnologías de la información están

provocando procesos muy importantes de polarización social y de

exclusión. Las relaciones sociales ya no serían, como en el caso del

capitalismo tradicional, relaciones de explotación y de dependencia.

La exclusión o, como lo ha sugerido Robert Castel, la “des-afiliación”

a la sociedad de vastos sectores de población, sería la consecuencia

central de los nuevos tipos de organización del trabajo. De acuerdo a

estos análisis, los excluidos serían casi “inútiles” desde el punto de

vista social y económico. Instalados en forma permanente en lo

precario y en lo inestable, generarían actitudes y patrones culturales

basados en la dificultad de controlar el porvenir. Sus estrategias de

supervivencia “día a día” darían lugar a lo que Castel llama la

“cultura de lo aleatorio”. A diferencia de los trabajadores clásicos,

el problema que plantean estos sectores es su mera presencia, pero no

sus proyectos. La des-afiliación podría conceptualizarse no tanto en

términos de ausencia completa de lazos o de relaciones, sino de

ausencia de participación en las estructuras que tienen algún sentido

para la sociedad. Desde el punto de vista político, estos niveles tan

altos de exclusión sólo podrían mantenerse con niveles igualmente

altos de autoritarismo. Mantener el sistema democrático en una

situación donde un porcentaje significativo de ciudadanos son pasivos

desde el punto de vista económico y donde las formas de integración y

cohesión son muy débiles, constituye casi un contrasentido.

Enfrentar el desafío de la justicia social en este contexto, implica

re-definir el significado y las prácticas de solidaridad. Por un lado,

parece evidente que sólo con un esfuerzo consciente y masivo de

solidaridad, será posible superar los determinismos de las lógicas del

mercado, que expulsan a una parte importante de la población de los

circuitos de acceso a los bienes y servicios básicos para el desempeño

ciudadano y el desempeño productivo. 

Pero las formas de solidaridad, las formas de promover la justicia

social, no son ni pueden ser las mismas que en el pasado. La justicia

ya no puede ser ejercida con –usando la feliz expresión de John Rawls

– “el velo de la ignorancia”. La justicia social sólo puede ser eficaz

si sacamos la venda que cubre los ojos de los encargados de

administrar justicia. En la justicia social tenemos que saber a quién

le estamos aplicando las medidas, porque si aplicamos la misma medida

a todos, podemos ser profundamente injustos. Hacer justicia hoy, es

darles más a los que tienen menos, no lo mismo a todos. Pero no se

trata sólo dar “mas”, sino de tener en cuenta al sujeto que existe

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Conferencia de clausura del Acto de Conmemoración del 60° Aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de 1949 (2009)

Categoría: Conferencias, seminarios, clases

Visto: 1040

detrás de esa categoría general de “excluido”. Desde este punto de

vista, es preciso reconocer que son tan personas los que están arriba

como los que están abajo, que existe tanta necesidad de

personalización, de reconocimiento de la individualidad, en unos como

en otros, y que no podemos trabajar con programas masivos,

burocráticos, iguales para todos, en nuestras acciones con los

excluidos y dejar las estrategias de acción social personalizada,

diferenciada, para los que están incluidos.

Construir una sociedad más justa requiere, por lo tanto, niveles de

responsabilidad distintos a los del pasado. Utilizando los aportes de

A. Giddens, es posible postular que la solidaridad que requiere la

construcción de una sociedad justa es una solidaridad reflexiva. El

nuevo capitalismo tiene grados muy bajos de solidaridad orgánica y

requiere de los ciudadanos un comportamiento basado mucho más en

información y en adhesión voluntaria que los requeridos por el

capitalismo industrial o por las sociedades tradicionales. Pero

reflexividad no es sinónimo de racionalidad ni tampoco de

comportamiento basado exclusivamente en el predominio de la dimensión

cognitiva. La adhesión a la justicia social demanda una reflexividad

en la cual hay un lugar importante para la emoción. No son pocos los

acontecimientos históricos trascendentales provocados por la lucha por

la justicia social, que solo se explican por la fuerte adhesión

emocional que ella puede suscitar. Lo novedoso, sin embargo, es la

particular articulación que hoy exige la adhesión emocional y ética a

la justicia con el conocimiento y la información que ella exige para

su desarrollo.

Al respecto, puede ser útil poner el ejemplo de la reflexividad que

exige promover el respeto a la diversidad. Cada uno hoy tiene derecho

a ser reconocido en su propia identidad. Pero esta adherencia a lo

propio, a su comunidad de origen, no puede estar asociada a la idea de

creer que esa forma de pensamiento es la única buena y legítima.

Frente a esta visión limitada, es necesario promover el “pensamiento

ampliado”, que permite distanciarse de uno mismo para ponerse en el

lugar del otro, no solo para conocerlo o entenderlo mejor, sino para

conocerse uno mismo más profundamente.

Lo cierto es que adherir a la idea de sociedad justa es hoy mucho más

exigente en términos cognitivos y emocionales que en el pasado. Al

respecto, resulta pertinente retomar el planteo de Habermas, para

quien hoy los ciudadanos se ven confrontados con cuestiones cuyo peso

moral supera ampliamente las cuestiones políticas tradicionales.

Estamos, según Habermas, ante la necesidad de "moralizar la especie

humana". El desafío que tenemos por delante es de preservar las

condiciones sobre las cuales se basa nuestro reconocimiento de que

actuamos como personas autónomas, como autores responsables de nuestra

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Conferencia de clausura del Acto de Conmemoración del 60° Aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de 1949 (2009)

Categoría: Conferencias, seminarios, clases

Visto: 1040

historia y de nuestra vida.

Los niveles de responsabilidad que exigen estas decisiones son

inéditos y este aumento de los niveles de responsabilidad exigidos a

las decisiones individuales y sociales se produce al mismo tiempo que

disminuye la posibilidad de promover una moral absoluta, una moral

basada en obligaciones frente a exigencias ya sean de tipo religioso o

secular. Vivimos, para usar la expresión de Gilles Lipovetsky, una

etapa de moral "emocional", una moral sin obligaciones ni sanciones,

una moral indolora y no imperativa, adaptada a los nuevos valores de

la autonomía individual.

Frente a estos desafíos, el reto que se abre es el que se refiere a la

formación de una inteligencia responsable, que supere la idea de una

moral sin base científica y de un desarrollo científico sin control

moral. La primera nos lleva a la impotencia mientras que la segunda

nos puede conducir al desastre. El interrogante que abre esta

definición es el que se pregunta por el papel de la educación en el

proceso de formación de ese tipo de inteligencia y de las condiciones

sociales que pueden favorecer su desarrollo.

En este contexto, la pregunta fundamental para la política educativa

es la que se refiere a ¿qué es una educación justa?. Al respecto,

quisiera postular algunas reflexiones e hipótesis para alimentar el

debate y avanzar en estrategias de acción. En primer lugar, es preciso

destacar la significativa relevancia que tiene esta dimensión de las

políticas públicas. Todos sabemos que la educación anticipa el futuro

y, en ese sentido, si queremos construir una sociedad justa es

fundamental que hoy construyamos una educación y una escuela justa. En

segundo lugar, es necesario revisar la validez de algunos conceptos

tradicionales. Así, por ejemplo, el tema de la meritocracia,

particularmente en los niveles obligatorios y universales de la

educación. Una escuela justa no puede limitarse a seleccionar a los

que tienen más mérito; debe también preocuparse de la suerte de los

“perdedores”. Francois Dubet señalaba recientemente en un ensayo sobre

el tema de la justicia escolar que la meritocracia puede ser

perfectamente intolerable cuando se asocia el orgullo de los ganadores

con el desprecio hacia los perdedores.

Las informaciones que nos brindan los resultados de las evaluaciones

sobre logros de aprendizaje de nuestros alumnos indican que las

diferencias de resultados escolares entre categorías sociales

permanecen tan fuertes como lo eran en épocas en las cuales el acceso

no era universal o era socialmente desigual. Es política, social y

éticamente necesario que la escuela rompa este determinismo social de

los resultados educativos, si queremos efectivamente construir una

sociedad más justa. Para eso hay, por lo menos, tres líneas

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Conferencia de clausura del Acto de Conmemoración del 60° Aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de 1949 (2009)

Categoría: Conferencias, seminarios, clases

Visto: 1040

principales de acción. La primera de ellas se refiere a políticas de

distribución más equitativa de la oferta escolar, dando más a los

menos favorecidos, incrementando la información sobre la oferta

pedagógica y flexibilizando la circulación dentro del sistema

educativo. La segunda línea se refiere a cómo responde el sistema

educativo a la suerte de los más débiles. En este sentido, la

educación obligatoria debería estar regida por principios de

evaluación basados en el principio de garantía de acceso a un bien

común. En la educación obligatoria no puede haber ganadores o

perdedores sino un piso común de aprendizajes que todos tienen la

garantía de obtener. Por último, es necesario asegurar la igualdad

individual de las oportunidades. Esto obliga a reflexionar sobre la

formación de sujetos, sobre el modelo educativo mismo y el lugar que

dicho modelo otorga a los individuos, a sus proyectos, a su vida

social y a su singularidad, independientemente de sus desempeños

cognitivos.

Pero una escuela justa no se agota en los procesos institucionales de

selección, evaluación, financiamiento y trayectorias de formación. Una

escuela justa no puede ser neutral frente a los contenidos culturales

que ella debe transmitir. En pocas palabras, una escuela justa debe

ser capaz de brindar a todos una educación de buena calidad donde la

adhesión a la justicia constituya un valor central.

La construcción de una sociedad justa coloca a los ciudadanos frente a

decisiones de una envergadura inédita: incluir o no a todos, manipular

o no nuestro capital genético, proteger el medio ambiente y la

naturaleza, entre otros. Los niveles de reflexividad que exigen estas

decisiones son también muy profundos y exigen no sólo un fuerte

desarrollo cognitivo sino ético y moral. ¿Cuánto de estos niveles de

reflexividad pueden ser formados a través de acciones educativas

intencionales y sistemáticas? ¿Qué formas institucionales serán las

más apropiadas a esta función? ¿Quienes serán los educadores de estos

procesos de formación?. La escuela universal y obligatoria a cargo de

maestros formados profesionalmente a través de instituciones

educativas especiales fue la respuesta a la demanda de formación del

ciudadano para el Estado-Nación. ¿Será ésta la respuesta para las

demandas de formación del ciudadano reflexivo que demanda el siglo

xxi?. Estas preguntas implican también un interrogante acerca de la

formación de las elites. Si bien en una sociedad democrática la

distinción entre los miembros de las elites dirigentes y el resto de

la ciudadanía es una distinción dinámica, lo cierto es que la

responsabilidad por las decisiones es mucho mayor en aquellos que

manejan áreas más sensibles desde el punto de vista de las

consecuencias de sus decisiones: los científicos, los dirigentes

políticos, los dirigentes empresarios. Por último, estas decisiones ya

no podrán ser limitadas espacialmente al ámbito del territorio local o

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Conferencia de clausura del Acto de Conmemoración del 60° Aniversario del Congreso Nacional de Filosofía de 1949 (2009)

Categoría: Conferencias, seminarios, clases

Visto: 1040

nacional. La responsabilidad también asumirá una dimensión

internacional y al nivel del género humano. Como toda etapa crucial de

la historia, abre siempre la opción de la incertidumbre o la

esperanza. Los educadores apostamos siempre por la esperanza.

 

15-JCT Conferencias

Material inédito

Título del archivo Word: "60 aniversario de Comunidad Organizada"

Fecha del archivo: 7 de abril de 2009

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Phoca PDF

http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

